



L'Editto di Milano del 313, che sarebbe più propriamente da definirsi un rescritto, perché confermava e ampliava un precedente "editto di tolleranza religiosa" dell'imperatore Galerio, dopo secoli di persecuzioni veniva a inaugurare una nuova stagione di libertà religiosa.

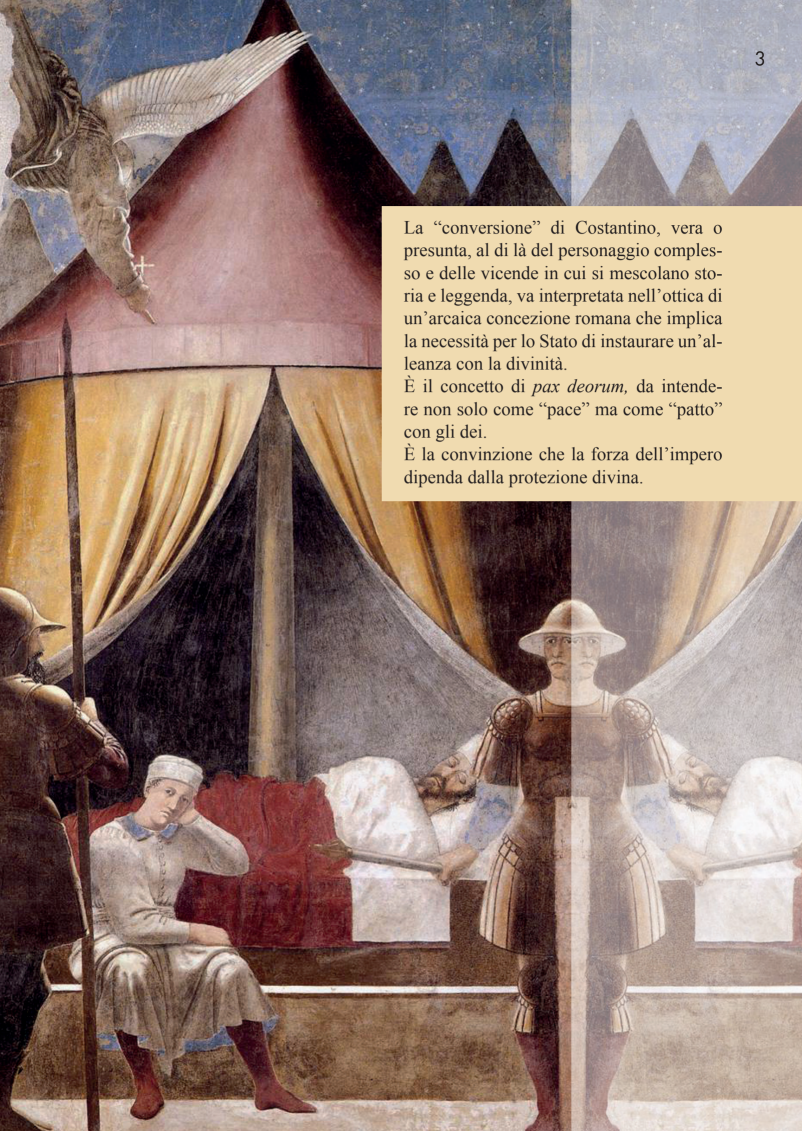
Nel racconto che Costantino dette ad Eusebio della sua conversione, si narra che all'inizio della campagna contro Massenzio, Costantino era preoccupato per le arti magiche a cui quest'ultimo faceva ricorso ed era convinto che fosse impossibile sconfiggerlo senza l'aiuto divino. Egli cercava dunque un dio che lo aiutasse, nella consapevolezza che gli dei tradizionali, Giove ed Ercole, non erano stati capaci di aiutare Galerio e Severo. Decide così di rivolgersi al dio onorato da suo padre Costanzo Cloro, adepto del culto solare, che si basava sull'adorazione di un sommo dio, dai molti nomi.

Costantino si rivolge a questo dio misterioso ("Chiunque tu sia e con qualsiasi nome tu voglia essere chiamato") chiedendo di rivelargli chi fosse: fu allora che egli vide nel cielo, al di sopra del sole, un trofeo della croce fatto di luce con la scritta: "Con questo vinci".

Con l'Editto di Milano emergono per la prima volta nella storia le due dimensioni che oggi chiamiamo "libertà religiosa" e "laicità dello Stato". [...] Non si può tuttavia negare che l'Editto di Milano sia stato una sorta di "inizio mancato". Gli avvenimenti che seguirono, infatti, aprirono una storia lunga e travagliata. La storica, indebita commistione tra il potere politico e la religione può rappresentare un'utile chiave di lettura delle diverse fasi attraversate dalla storia della pratica della libertà religiosa

Card. Angelo Scola, discorso di S. Ambrogio 2012

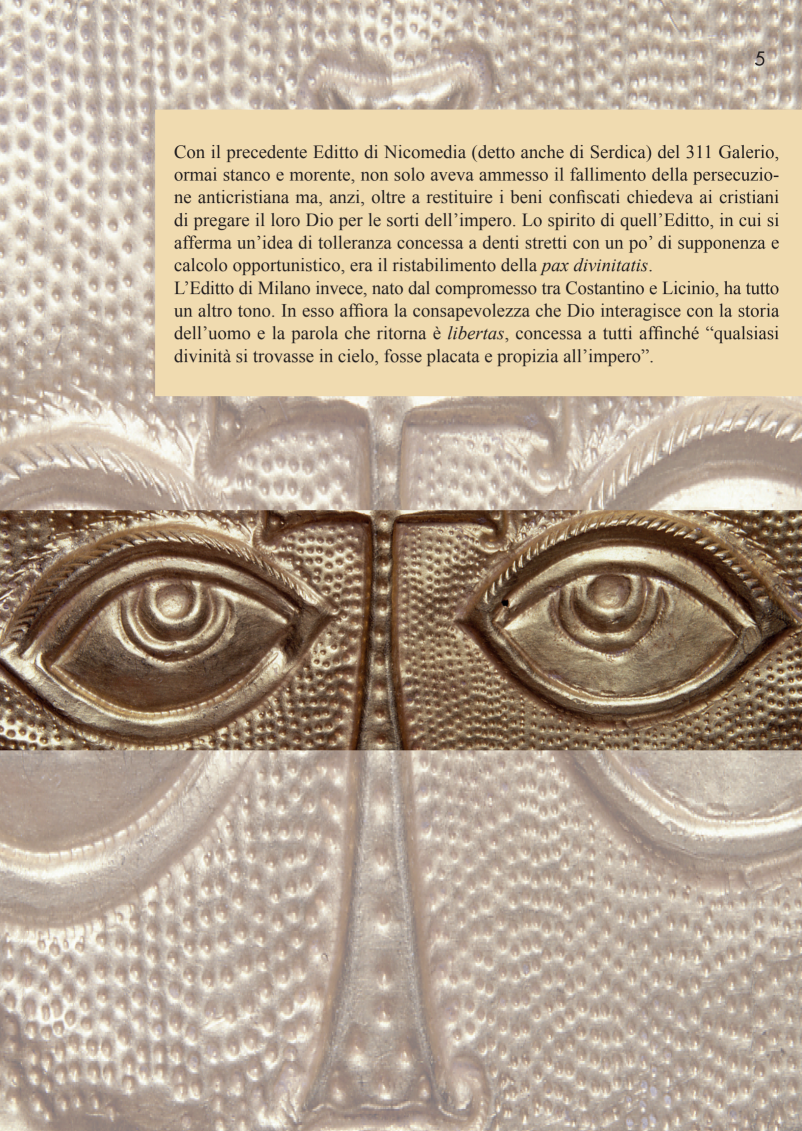


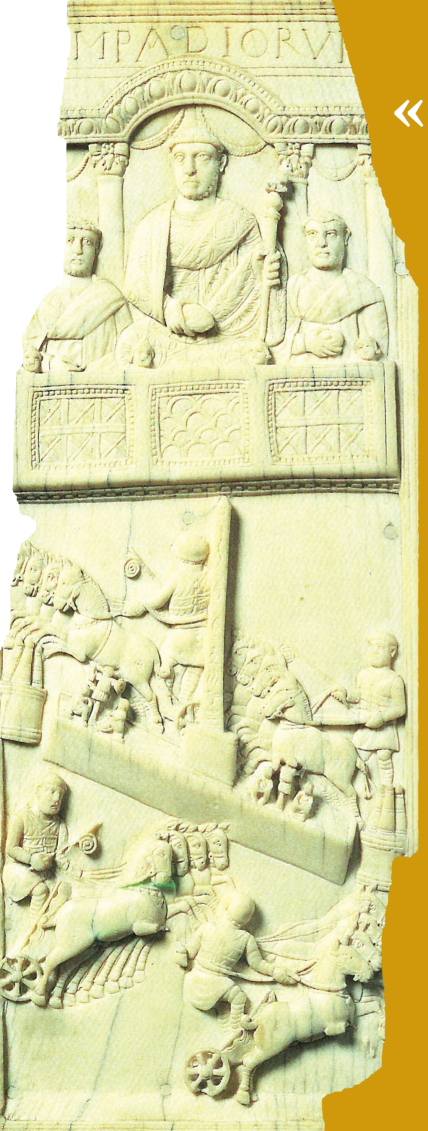


Ciò che colpisce nella versione di Costantino, e che un cristiano come Eusebio non aveva interesse a inventare, è che egli ammette di essere stato fino al 312 un adoratore del Sole, come suo padre, e di aver sentito la sua conversione al cristianesimo come il superamento di una religiosità incompleta, non come il rinnegamento di una religione falsa. Costantino superò il culto solare senza rinnegarlo, dando semplicemente un nome all'inconoscibile, identificandolo. Dio non è più solo summus ma è anche unus. Nella sua visione il "dio dai molti nomi" aveva assunto il nome e il simbolo di Cristo: questo spiega il rifiuto da parte di Costantino, dopo la vittoria di Ponte Milvio del 312, di salire in Campidoglio per il tradizionale rendimento di grazie a Giove Ottimo Massimo, e perché fino al 320 i simboli solari non scompaiano del tutto dalle monete di Costantino

Marta Sordi



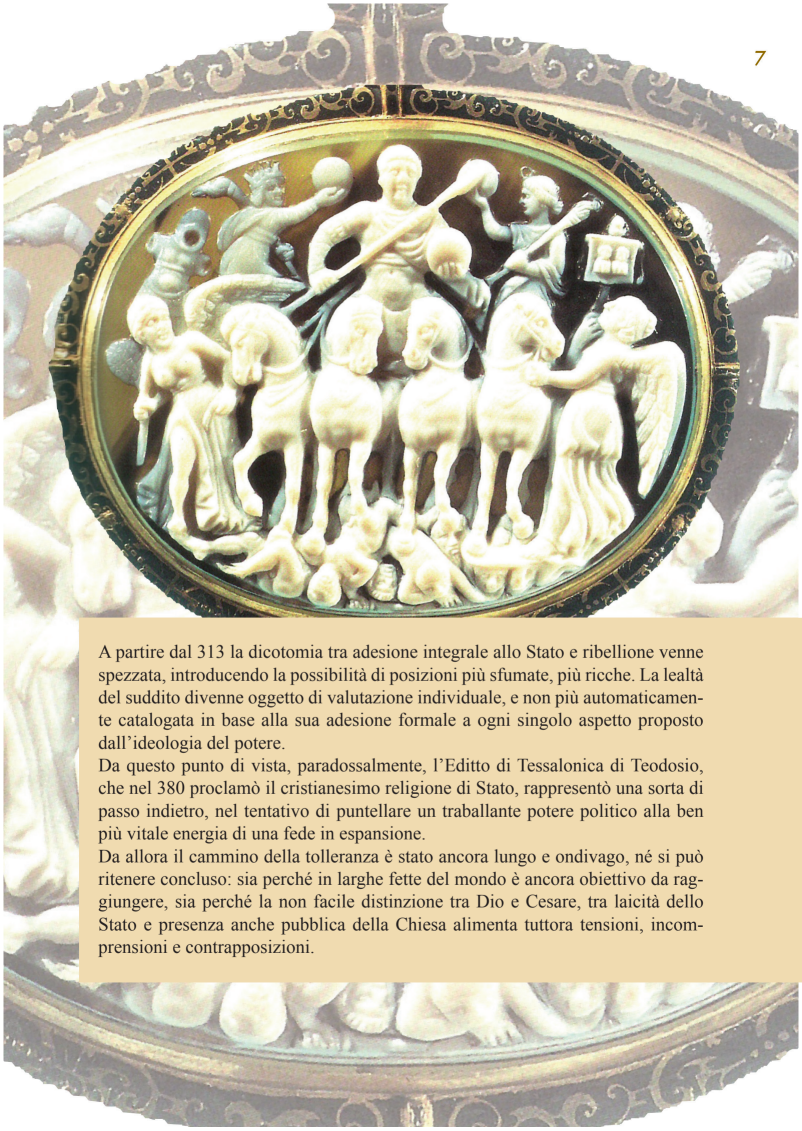




Galerio constatava di aver violato la *pax deorum* perseguitando i cristiani, ma riconosceva che essi, sempre più numerosi e con posti di rilievo nell'amministrazione, nell'esercito e nelle stessi corti imperiali, non costituivano affatto una minaccia e che il loro rigoroso monoteismo non intaccava in nulla la loro fedeltà all'impero e alle sue leggi. D'altra parte, le persecuzioni si erano fondate su una dura legittimità giuridica. Nell'impero, l'osseguio formale ad alcune realtà divinizzate era considerato pura espressione di lealismo civico e ritenuto pertanto un atto d'ufficio, rifiutare il quale era crimen maiestatis, alto tradimento punibile con la pena capitale. Per quasi tre secoli questo era stato il dramma dei cristiani cittadini dell'impero: essi potevano dare la vita al servizio del loro imperatore, ma bruciare due grani d'incenso sulla sua ara e pronunciare una breve formula di adorazione, questo mai. L'Editto liberò finalmente le coscienze cristiane dal peso di una specie di schizofrenia religioso-civile e segnò un giro di boa.

L'era cristiana era cominciata

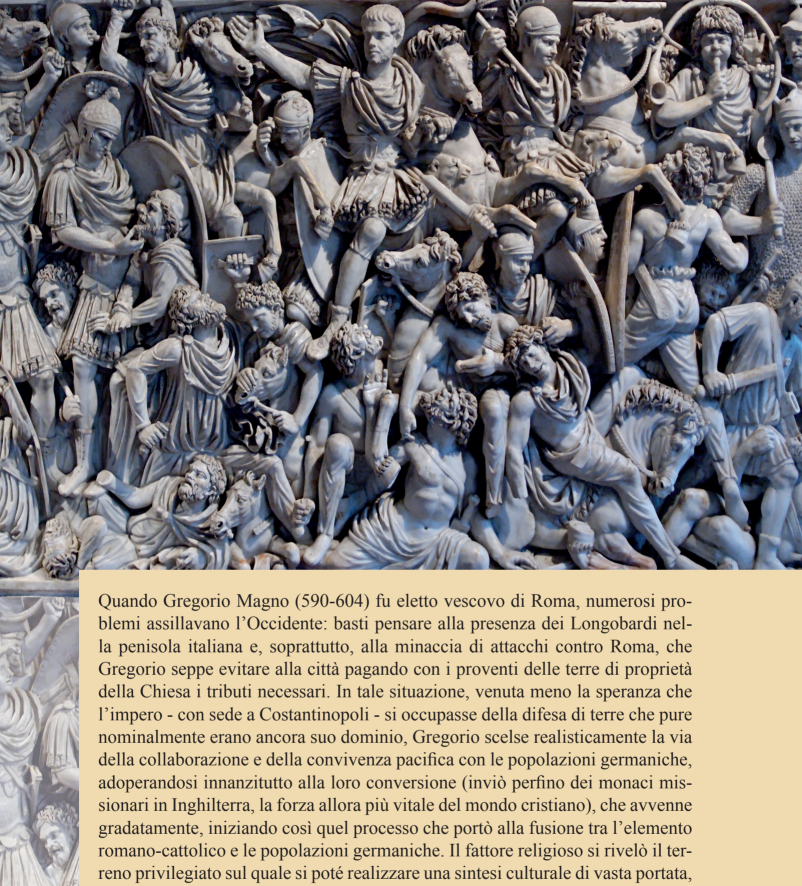
Franco Cardini





Costantino e i suoi successori si impegnarono, in seguito, a far osservare tramite leggi dello Stato i dogmi via via sanciti nei concili ecumenici, che - non bisogna dimenticare - fino all'XI secolo si svolsero tutti in Oriente e furono tutti convocati dagli imperatori. Il problema cruciale che ben presto si delineò fu, dunque, la totale subordinazione della Chiesa di Costantinopoli al potere imperiale, che giunse a imporre al patriarca di Costantinopoli e ai prelati un giuramento di fedeltà simile a quello che tutti gli altri sudditi prestavano all'imperatore. In Occidente, invece, grazie all'intelligente scelta del papato di non legarsi in modo vincolante ad alcuna dominazione politica - per evitare la sorte della Chiesa di Costantinopoli -, la regalità fu sì in qualche modo sacralizzata, secondo il modello biblico (l'unzione regia si ispirava a quella di Davide), ma al tempo stesso trovò nel rapporto con la Chiesa di Roma una sorte di azione frenante.

Mentre Bisanzio sottometteva la Chiesa al potere imperiale, in Europa l'autonomia del papato dal potere politico assicurò l'accoglienza di quanto di buono c'era nelle diverse tradizioni, favorendo una sintesi originalissima: il Medioevo.



in grado di unire in un comune ideale popolazioni tanto diverse tra loro.



Carlo Magno, incoronato imperatore del Sacro Romano Impero da papa Leone III nella notte di Natale dell'800, era disposto a riconoscere la sacralità papale, ma in funzione della propria strategia politica, avendo colto appieno l'utilità della Chiesa come strumento di coesione statale.

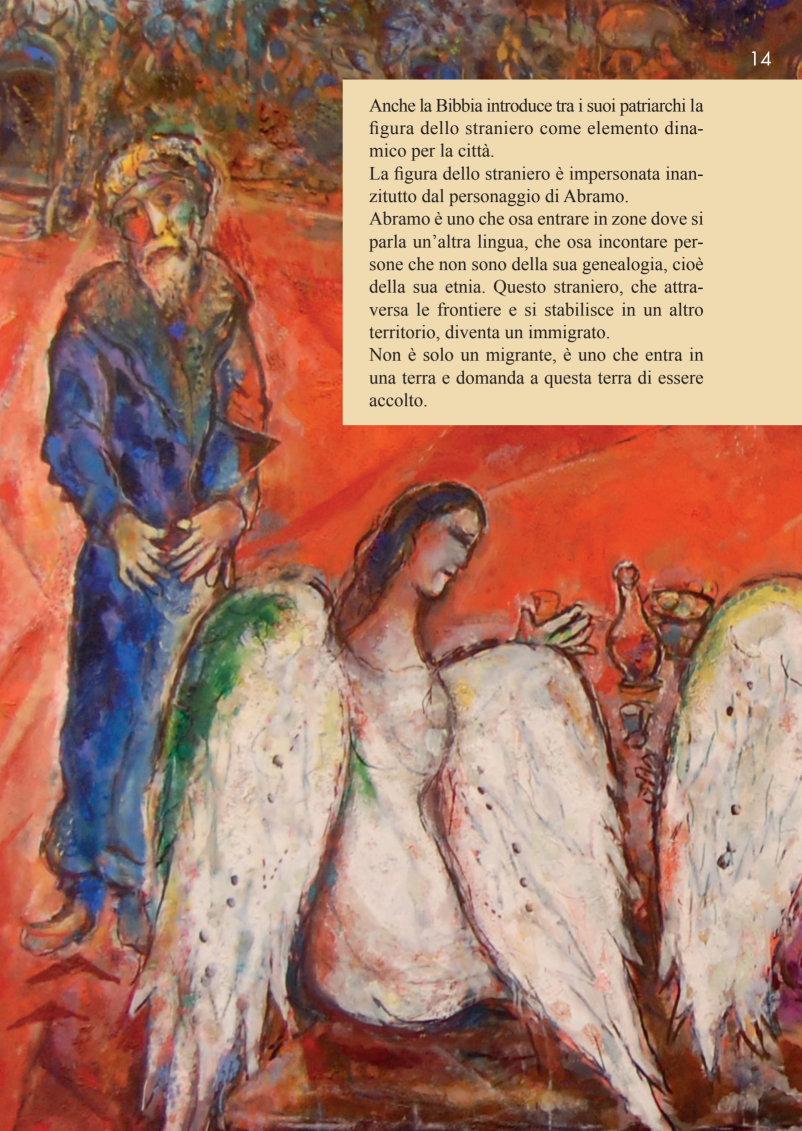
In tal modo veniva garantita un'autonomia decisionale alla sede romana, giacché il suo difensore era sì il re germanico più potente, ma al tempo stesso egli si trovava lontano da Roma, dove si recava solo per rispondere a eventuali richieste di aiuto.



Fu allora che nacque l'Europa, quando Roma si misurò con i regni del nord nella sua nuova sovranità. Non ancora Stato della Chiesa, perché formalmente non era nata un'entità nuova, tuttavia l'autonomia papale progredì progressivamente. Il sorgere del potere temporale della Chiesa le permise di rifuggire il "cesaropapismo" bizantino e il controllo imperiale della religione. La crisi iconoclasta ne fu la riprova: l'allentarsi dei vincoli consentì al papa di opporsi all'iconoclastia sostenendo che, a causa dell'Incarnazione di Cristo, le immagini potevano essere venerate.









La condizione dell'immigrato è una condizione sfavorevole, di debolezza. Tuttavia, secondo la Bibbia, Abramo è la benedizione della città. É colui che, proprio per la sua diversità, toglie al progetto di Babele la sua valenza totalitaria, chiede alla città di aprirsi a una meraviglia, a un'attesa, a un volto che non veniva prima riconosciuto. [...] Abramo, essendo un immigrato, capisce cosa vuole dire l'accoglienza. E così, al capitolo 18 della Genesi leggiamo che lui, immigrato, è il primo che accoglie gli stranieri che passano. E questa accoglienza dello straniero nella sua tenda è il principio della sua propria fecondità. Poi incontrerà la città di Sodoma, che vuole condurre tutti a un'unica forma, che vuole sfruttare i suoi ospiti, renderli strumenti della sua propria vita. Tuttavia lui non agisce contro questa città combattendola, ma diventa l'intercessore, cioè rimane sempre figura di benedizione

## **BIBLIOGRAFIA**

## TESTI:

Aa.Vv., La svolta di Costantino, in "Luoghi dell'Infinito", n. 84, aprile 2005

Alberzoni M.P., Da dove viene la civiltà occidentale, in "Tracce", gennaio 2002

Ambrosioni A., *Milano, Papato e Impero in età medievale. Raccolta di studi*, Vita e Pensiero 2003 Bovati P., *La città e lo straniero*, in "Popoli", gennaio 2013

Cantarella E., Costantino si convertì per scelta personale, in "Corriere della Sera", 20 ottobre 2008

Cantarella E., Roma multietnica meglio di Atene, in "Corriere della Sera", 19 febbraio 2010

Cardini F., Le radici cristiane dell'Europa. Mito, storia, prospettive, Il Cerchio 1997

Le Goff J., Europa. Alle radici di una civiltà meticcia, in "Corriere della Sera", 8 giugno 2000

Lonardo A., Il potere necessario. I vescovi di Roma e la dimensione temporale, Antonianum 2012 Sordi M., I cristiani e l'impero romano, Jaca Book 2004

## **IMMAGINI:**

Copertina: Medaglione monetario, 324-325 d.C., Parigi, Musée du Louvre

Pagina 1: Giulio Romano (Scuola di Raffaello), *La visione di Costantino*, 1520-1524, Città del Vaticano, Sala di Costantino - Palazzi Vaticani

Pagina 2: Statua colossale di Costantino, 330 d.C. ca, Roma, Musei Capitolini

Pagina 3: Piero della Francesca, Sogno di Costantino, 1458-1466, Arezzo, Basilica di San Francesco

Pagina 4: Giulio Romano (Scuola di Raffaello), *La battaglia di Ponte Milvio*, 1520-1524, Città del Vaticano, Sala di Costantino - Palazzi Vaticani

Pagina 5: Placca votiva con croce a bracci espansi fra due occhi, VI-VII sec., Città del

Vaticano, Fabbrica di San Pietro

Pagina 6: Dittico dei Lampadii, fine IV sec., Brescia, Museo Santa Giulia

Pagina 7: Cammeo con imperatore trionfante, IV sec., Parigi, Bibliothèque nazionale

Pagina 8: Anonimo del XIII sec., La donazione di Costantino, Roma, Chiesa dei Santi Quattro Coronati

Pagina 9: Sarcofago Ludovisi, III sec. d.C., Roma, Museo Nazionale Romano

Pagina 10: Raffaello, L'incoronazione di Carlo Magno, 1516-1517, Città del Vaticano,

Stanza dell'incendio - Palazzi Vaticani

Pagina 11: L'adorazione dei Magi, VIII sec., Cividale, Museo Cristiano

Pagina 12: Il libro degli animali di 'Amr bin Bahr al-Ğāhiz, XV sec., Milano, Biblioteca Ambrosiana

Pagina 13: Scuola di Raffaello, *Incendio di Borgo*, 1514-1517, Città del Vaticano,

Stanza dell'incendio - Palazzi Vaticani

Pagina 14: Marc Chagall, Abramo e i Tre Angeli, 1960-66, Nizza, Musée National Message Biblique

Pagina 15: Pieter Bruegel, La grande Torre di Babele, 1563, Vienna, Kunsthistorisches Museum

